
1

LA CONSTRUCCIÓN SOCIAL DE LA INMIGRACIÓN:
EL PAPEL DE LA UNIVERSIDAD*

Iñaki García Borrego
Universidad Carlos III de Madrid

1. Muchos lectores habrán reconocido en el título la referencia al clásico de Berger y

Luckmann, La construcción social de la realidad. Para los demás, tal vez sea conveniente

explicar que en sociología se habla de “construcción social” para recordar que las relaciones

sociales no tienen nada de natural, puesto que no se fundamentan en lo biológico ni en lo

ambiental (ambas cosas las determinan, pero menos de lo que se cree). Decir que la realidad

está socialmente construida es también una forma de decir que nada es tan obvio como

parece, porque todo depende, como suele decirse, del cristal con que se mira.

En el tema de la inmigración esto es muy importante. Aunque no cabe duda de que

cada vez viene más gente de otros países a vivir en España, eso es seguramente lo único que

podemos afirmar con la certeza de estar describiendo un hecho objetivo. Todo lo demás está

mucho menos claro, puesto que la inmigración, como todo fenómeno social, está

simbólicamente construida: en torno a ella hay representaciones, ideas y cuestiones que

afectan a nuestra forma de verla, de entenderla y de relacionarnos con ella. Y lo que es más

importante: que afectan al fenómeno mismo, puesto que todas esas ideas que tienen tanto los

españoles como los inmigrantes influyen en las relaciones entre unos y otros, y en el proceso

de asentamiento de estos últimos en España. De manera que hablar de la construcción social

de la realidad no significa que una cosa sea la “realidad objetiva”, que sería la base sólida de

la sociedad, y otra claramente diferenciable nuestra forma de interpretarla, las ideas subjetivas

que nos hacemos de ella, y que serían como una especie de niebla flotando sobre esa base,

cubriéndola pero sin tocarla. No es así, porque ambas cosas, realidad e interpretación, están

mezcladas, y la realidad está hecha en gran parte de las ideas que tenemos de ella. Nuestra

forma de verla e interpretarla la están modificando continuamente.

Espero que esto se entienda mejor con algunos ejemplos. El primero de ellos es la

forma misma en que definimos a los inmigrantes. Seguramente, cuando pensamos en ellos
                                                          
* Este texto es el primer capítulo del libro de Hernández, M. y Pedreño, A (coords.) (2005): La condición
inmigrante: exploraciones e investigaciones desde la Región de Murcia, publicado por la Universidad de Murcia, y



2

nos imaginamos a personas jóvenes de origen magrebí o andino, es decir, a mujeres y

hombres provenientes de la periferia del sistema capitalista mundial que han venido a España

a trabajar en el campo, en la construcción, en el servicio doméstico... Pero los estudios sobre

la inmigración (por lo menos, los buenos estudios) muestran claramente que muchos de los

inmigrantes que viven en España no se corresponden con ese perfil, sino que son personas

venidas de la UE, ancianos que han escogido la orilla noroeste del Mediterráneo para vivir sus

años de jubilación, o ejecutivos de empresas multinacionales que viven en las ciudades donde

se hacen los grandes negocios, como Madrid o Barcelona. Aunque los datos muestran que

esos otros inmigrantes “ricos” son casi tantos como los “pobres” (de hecho, hasta el año 2000

los primeros eran la mayoría, y sólo recientemente han sido superados en número por los

segundos), misteriosamente apenas pensamos en ellos, e incluso podría decirse que casi ni los

vemos, como si fuesen invisibles, a pesar de que no se esconden en absoluto, sino que se

agrupan para vivir y tienen unos lugares de reunión bien visibles. Y como decía más arriba,

este fenómeno de “invisibilidad social” no es algo que esté sólo en cada una de nuestras

cabezas, sino en el imaginario colectivo que refleja las relaciones sociales, y que afecta a

nuestra forma de relacionarnos con unos inmigrantes y con los otros, a los tratamos de forma

muy distinta según de dónde provengan.

Pero igual que hay inmigrantes a los que no consideramos tales, y a los que por lo

tanto no tratamos como tales, hay otras personas a los que tratamos como inmigrantes sin

serlo. Me refiero a los hijos de los inmigrantes. A menudo les llamamos “inmigrantes de

segunda generación” aunque nunca hayan inmigrado, puesto que muchos de ellos han nacido

aquí, y ni siquiera conocen el país con el que nosotros les asociamos. Insisto en que no es sólo

cuestión de una mera percepción subjetiva distorsionada que deberíamos corregir, sino de

relaciones sociales: a estas personas también les afecta mucho que les veamos y les tratemos

de una forma o de otra, que les etiquetemos como inmigrantes cuando en realidad no lo son.

Esto último, los efectos que la construcción social de la inmigración tiene sobre los

inmigrantes, se verá más claramente en el siguiente ejemplo: es sabido que muchos

trabajadores inmigrantes se emplean en el sector de la construcción, sobre todo los

provenientes de Marruecos y de países del este de Europa. Pues bien: un estudio del Colectivo

Ioé (2000) muestra que los marroquíes son discriminados en el sector de la construcción, pues

sus conocimientos y su experiencia no suelen ser tenidos en cuenta. Es justo lo contrario de lo
                                                                                                                                                                                    
disponible en http://www.um.es/campusdigital/Libros/textoCompleto/condicioninmigrante.htm.



3

que les pasa a los europeos del este, que son más valorados, consiguen mejores puestos de

trabajo y ascienden más deprisa dentro de las empresas. La principal razón de que esto sea así

es la construcción social de las diferencias nacionales de los inmigrantes, es decir, las ideas

que nos hacemos sobre ellos dependiendo de su nacionalidad. Me explico: como en general el

nivel educativo de los europeos del este es más alto que el de los marroquíes (esto es un hecho

objetivo bien documentado), los encargados de obra y los jefes de cuadrilla imaginan,

dejándose llevar por estereotipos, que los europeos están más preparados para realizar tareas

complejas y manejar maquinaria que los marroquíes. Pero la realidad es justo la inversa, dado

que en el sector de la construcción la cualificación real se obtiene sobre todo por la

experiencia, y mientras que muchos marroquíes eran albañiles, soldadores, encofradores o

ferrallistas con años de experiencia en Marruecos, la mayoría de los trabajadores del este no

tienen experiencia en esa clase de trabajos, por mucho que sean técnicos cualificados en otros

oficios o tengan un titulo de enseñanza media o superior, cualificaciones que no les sirven

para mucho en el tajo.

Pondré un último ejemplo, que también tiene que ver con las personas de origen

magrebí. Quiero insistir sobre ello porque ese es uno de los aspectos de la inmigración donde

más claramente se ve cómo nuestros prejuicios subjetivos se traducen en discriminaciones

objetivas1. Muchos marroquíes que llevan años viviendo en España o viniendo regularmente a

este país, y que por lo tanto conocen bien esta sociedad, este idioma y esta cultura, están

siendo sustituidos por trabajadores de otros países en los más diversos sectores, desde la

agricultura hasta el servicio doméstico, con la idea (que muchas veces no es más que un

pretexto para despedir a un empleado y contratar a otro menos exigente) de que su cultura

hace difícil su integración, y de que esta será más fácil y menos problemática con inmigrantes

de otros países, aunque lleven menos tiempo en España y provengan de lugares mucho más

lejanos.

2. De manera que no se puede entender lo que está pasando con el fenómeno de la

inmigración sin tener en cuenta cómo este está construido simbólicamente, es decir, cómo
                                                          
1 Y es pasmosa la irresponsabilidad con que algunos agitan los fantasmas del pasado para avivar hogueras del
presente, actuando como bomberos pirómanos que primero provocan un incendio y luego se aprovechan del
miedo de la gente para ofrecerse a apagarlo. Me refiero a las palabras pronunciadas en cierta ocasión por un ex-
presidente del gobierno en las que, saltando sobre una distancia de varios siglos de historia, establecía una
continuidad entre el terrorismo fundamentalista y la conquista de la península ibérica por los musulmanes en la



4

todas las ideas que circulan a lo largo y ancho de la sociedad española sobre él afectan a las

relaciones entre españoles e inmigrantes.

Ahora, demos un paso más allá en la comprensión de esta problemática. Para ello, hay

que hilar más fino: no basta con decir que la realidad de la inmigración está socialmente

construida, sino que hemos de preguntarnos quiénes son los actores sociales concretos que

realizan esa construcción. En sociedades tan complejas como las contemporáneas, donde la

división social del trabajo ha alcanzado un grado tan alto de desarrollo hasta formarse

instituciones y organizaciones de todo tipo, no basta con decir que construimos la realidad

“entre todos”, hay que ir más allá y ver qué papel juega cada cual. Cuando hablo de

instituciones no me refiero sólo a las públicas, sino a las de muchas clases: instituciones

políticas como la UE y los partidos, instituciones culturales como la universidad o

económicas como las organizaciones empresariales y los sindicatos, organizaciones cívicas

como las ONGs y los movimientos sociales, etc. Veamos cuáles son esas principales

instituciones, organizaciones o agentes sociales que influyen en nuestra percepción de la

inmigración, cuáles son las lentes (retomando la metáfora del principio, cuando decíamos que

todo depende del cristal con que se mira) a través de las que la miramos:

En primer lugar hay que mencionar a las instituciones políticas, que constituyen en sí

mismas toda un sistema complejo de agentes especializados actuando a diferentes niveles de

forma no siempre coordinada, y a veces incluso contradictoria. Un ejemplo de esas

contradicciones es la cuestión de las políticas de integración, en las que mientras por una parte

las instituciones locales tratan de facilitar el acceso de la población inmigrante a los servicios

y prestaciones sociales, por otra el Estado central (que en esta cuestión, como en la mayoría,

es el que tiene la última palabra) pone cortapisas a esa integración, levantando barreras entre

los inmigrantes documentados y los indocumentados.

Pero la articulación de las instituciones del Estado es aún más complicada, pues se

trata de un actor multinivel no sólo en ese sentido territorial en el que hay cuatro niveles

(local, autonómico, español y europeo), sino también en un sentido funcional. En efecto, toda

nueva ley, toda actuación institucional, cualquier diseño de una política pública del tipo que

sea depende para su aplicación del aparato burocrático del Estado, es decir, de la

Administración Pública. (Por cierto, que a menudo se confunde a la Administración con el
                                                                                                                                                                                    
edad media.



5

Estado, cuando en cuestión de decisiones políticas los agentes son los partidos y la

Administración es la herramienta de ejecución, aunque esa herramienta sea en sí misma un

aparato sumamente complejo y poderoso.) Esta jerarquía funcional tiene también su expresión

jurídica en la jerarquía legal que se establece entre los diferentes tipos de leyes, los

reglamentos donde se desarrollan esas leyes y se concreta cómo se van a hacer cumplir, los

diversos programas y planes donde se diseñan las líneas de actuación institucional, etc. Y

aunque el carácter jurídico del complejo organizativo “Estado-Administración” pueda

hacernos pensar que funciona como una maquinaria perfectamente engrasada de arriba hacia

abajo (ideal propio de su naturaleza de organización burocrática), la realidad es bien distinta,

pues muchas veces lo decisivo no es lo que dice literalmente tal o cual ley, sino lo que dice el

correspondiente reglamento sobre cómo se va a aplicar, los recursos que se dediquen a ese

cumplimiento efectivo, la interpretación que hagan de ella los jueces o las indicaciones que se

trasmitan a lo largo de la Administración, de arriba abajo del aparato burocrático del Estado,

sobre el celo, la rigidez o la flexibilidad con que esa ley debe aplicarse. Las sucesivas leyes de

inmigración que ha habido en España son un buen ejemplo de esto, y cualquiera que las

conozca un poco y haya seguido los debates sobre su aplicación ha podido ver cómo los

gobiernos han jugado a ampliar o ceñir el margen de interpretación que todas esas leyes, en el

momento de aprobarse, dejaban al reglamento que debía concretar su ejecución. Igual que

también han maniobrado, por otra parte, con los márgenes de su cumplimiento. De esta

manera, dentro de las instituciones públicas hay dos esferas claramente diferenciables: por

una parte esa gran maquinaria burocrática que es la Administración, y por otra los partidos

políticos cuyos miembros ocupan los puestos de dirección de esa organización2.

En segundo lugar están los medios de información de masas3, a los que nombraré, por

comodidad, con la palabra latina que suene utilizarse en inglés para ello: los media. A nadie

                                                          
2 Zapata-Barrero (2004) resume muy bien el papel que juegan los partidos en la formación de discursos sobre la
inmigración cuando dice que “tras las diferentes convocatorias electorales (locales, autonómicas, estatales), los
partidos políticos están construyendo sus discursos sobre la inmigración. Este momento es clave. El diseño de
este discurso tiene unas implicaciones sociales muy directas, puesto que lo que se está discutiendo son
argumentos que adquieren el carácter de principios prácticos para el ciudadano, quien necesita justificar sus
percepciones y comportamientos ante este proceso de cambio en el que nos encontramos, y que tiene su origen
en la llegada y permanencia de la inmigración. Al construir discursos, los partidos están legitimando
comportamientos ciudadanos, y confirmando-negando interpretaciones del proceso que tiene un origen más
emocional que racional”.
3 Siguiendo a Jesús Ibáñez (1994), preferimos decir “medios de información de masas” que “medios de
comunicación de masas”, por dos razones: primera, porque en esos medios no tiene sentido hablar de
comunicación, puesto que no hay en ellos interacción comunicativa: la información fluye en una sola dirección.
Segunda, porque Ibáñez decía, jugando con el doble sentido de la palabra “informar”, que los medios de
información de masas in-forman a las masas, les dan forma moldeando sus actitudes en un sentido uniformador.



6

escapa el papel destacado que desempeñan en la formación de las representaciones sociales,

porque ningún otro agente tiene tanto poder como ellos para difundir un determinado

mensaje, ni goza de tanta legitimidad para hacer valer su derecho a la libertad de expresión,

pues se supone que es ese uno de los derechos democráticos fundamentales. El poder de los

media es evidente en una cuestión como la de la inmigración, que por no haber aparecido en

el escenario público hasta hace poco, se encuentra en lo que podría llamarse, recurriendo a

una metáfora geológica, un “momento magmático”, una etapa de consolidación

inmediatamente posterior a su aparición. Como si se tratase de la lava de un volcán que acaba

de entrar en actividad, el fenómeno de la inmigración ha brotado recientemente en las

portadas de los periódicos, en la superficie mediática en la cual las cosas están a la vista de

todos los que ven la televisión, escuchan la radio, leen o comentan la prensa, etc., es decir, del

conjunto de la sociedad Y como esa lava recién surgida aún está caliente, todos los que la

observan extenderse fluidamente por esa superficie mediática se preguntan con cierta

inquietud qué forma va a tomar cuando se enfríe, cómo se va a consolidar y cómo va a

modificar el paisaje social. Así, a diferencia de otros temas que llaman mucho menos nuestra

atención pues parecen haber estado siempre en las páginas de los periódicos (como por

ejemplo los dimes y diretes entre los grandes partidos políticos), el tema de la inmigración es

relativamente nuevo en España, por lo que aún no están del todo formadas las posturas y

opiniones en torno a él.

Hace algunos años, un ministro español dijo que no era lo mismo la opinión pública

que la opinión publicada. Lo dijo así para defenderse de las críticas de quienes le acusaban de

hacer políticas impopulares, y al introducir esa distinción entre público y publicado estaba

señalando que el conjunto de ideas, opiniones y actitudes compartidas por una población en

un momento dado no se limitan a las expresadas en los media por aquellos a los que

justamente se llama “líderes de opinión” (personajes públicos prestigiosos, periodistas

famosos, editorialistas y jefes de redacción de medios de gran audiencia, políticos con

capacidad para obtener espacio mediático, etc.). Sin embargo, ese ministro sabía

perfectamente −y ahí le dolía− que la opinión pública se forma en buena medida a partir de la

opinión publicada, es decir, de los mensajes que esos líderes (que pueden ser anónimos, como

los redactores y editorialistas de los medios de gran tirada, o simples portavoces de alguien

que está detrás y prefiere no aparecer en público) lanzan a la arena pública, mensajes a partir

de los cuales se ponen los discursos en circulación a través de los múltiples canales

comunicativos de la vida cotidiana. Y cuando mejor se observa esto es en los casos extremos,



7

por ejemplo, cuando al día siguiente del lanzamiento de un contenido mediático (que puede

ser un acontecimiento al que los media dedican una atención especial, como la boda de un

príncipe, o un simple programa de entretenimiento, como Operación Triunfo) todo el mundo

parece estar hablando de lo mismo en sus casas, centros de trabajo, lugares de reunión, bares

y cafeterías, etc. Y aunque siempre nos guste pensar que tenemos nuestra propia opinión

personal más o menos formada e informada, lo cierto es que la mayoría de las veces esas

opiniones son, como saben muy bien quienes se dedican a estudiar a la opinión pública, una

especie de eco más o menos fiel de alguna otra opinión más “autorizada”, generalmente la de

algún líder político o mediático a quien otorgamos credibilidad. De manera que, haciendo un

esfuerzo de abstracción para dar un nombre unificador al conjunto de discursos que circulan a

lo largo y ancho del espacio social (o, por lo menos, a los que son mayoritarios y en torno a

los cuales hay más consenso), podemos pensar en eso que los periodistas llaman “opinión

pública” como en un actor social difuso al que los responsables políticos vigilan siempre con

el rabillo de un ojo a la hora de tomar sus decisiones, mientras mantienen el otro fijo en la

opinión publicada, o sea, en los medios que in-forman a las masas.

Pero políticos y periodistas no son los únicos agentes con capacidad para poner

discursos en circulación. Junto a ellos (y tal vez debería decir bajo ellos, tapados por la gran

sombra de esos dos gigantes y habitando los intersticios que dejan) se encuentran otros

agentes menores, como los movimientos sociales, o no tan menores, como los sindicatos, las

organizaciones empresariales y las grandes ONGs. Todos ellos juegan un papel en la

construcción social de la inmigración, pues aunque no tengan mucho poder para influir en las

decisiones políticas (excepto algunos pocos), para ganar espacio mediático o para influir en la

opinión pública (salvo en la de sus miembros y simpatizantes), cuentan con la fuerza

simbólica que les otorga su condición de representantes de eso que suele llamarse la

“sociedad civil”. Y es gracias a esa legitimidad, a eso que los sociólogos llamamos “capital

simbólico”, como logran que sus opiniones aparezcan en los media y sean hasta cierto punto

tenidas en cuenta por los políticos. Aunque ello no esté en absoluto garantizado, sino que sea

un logro democrático que debe ser continuamente mantenido y actualizado, para lo cual

tendrán que desplegar una gama históricamente consolidada de recursos político-

comunicativos que van desde la organización de actos públicos, las comunicaciones con la

prensa, las conversaciones con la Administración y los partidos políticos, etc., hasta eso que

suele llamarse “medidas de presión”, como por ejemplo convocar campañas, manifestaciones

o actos de protesta, con el fin principal de acumular el capital simbólico necesario para



8

hacerse visibles en los media y ser escuchados por el Estado.

3. He dejado para el final de este recorrido por los agentes que construyen simbólicamente el

fenómeno de la inmigración a la universidad, para analizar con más detalle en qué consiste su

contribución, con qué mecanismos funciona y sobre qué recursos se apoya. De una forma

muy resumida, podemos decir que si la universidad juega un papel destacado en todo esto es

porque se le supone la capacidad de producir un saber legítimo, un discurso al que todos los

demás agentes sociales van a reconocer como la descripción más precisa de los detalles

relevantes de un fenómeno complejo4. Y ese reconocimiento no es meramente simbólico, sino

que se traduce en formas concretas de relación entre la universidad y los otros agentes que he

ido mencionando. Por ejemplo, cuando los media quieren aportar la opinión de un experto

(esa figura tan específicamente mediática, que no tendría reconocimiento social si no

existieran los propios medios de información) acuden generalmente a los profesores

universitarios, porque les suponen un conocimiento profundo de la cuestión. También lo

hacen así los agentes de la sociedad civil, que si tienen recursos para ello van a organizar

foros y preparar publicaciones en las que los estudiosos de la inmigración tendrán presencia y

harán oír su voz, esa voz autorizada que todos escuchan esperando encontrar en ellas

respuestas a las preguntas que surgen en la vida social. Por su parte, los movimientos sociales

buscan la colaboración de académicos (como se les llama en los países anglosajones; aquí

suele usarse el término de intelectuales, aunque no sea exactamente lo mismo) afines a sus

posiciones para reforzarlas discursivamente, es decir, para encontrar argumentos sólidos sobre

los que apuntalar su actividad social y política.

Todas estas formas de interacción entre agentes implicados en la construcción social

de la inmigración no siempre resultan satisfactoria para las partes implicadas en ellas. Las

apariciones mediáticas de personas pertenecientes al mundo académico, que se producen

sobre todo en la prensa escrita, les aportan reconocimiento social y alimentan su vanidad

                                                          
4 Por limitaciones de espacio, no puedo detenerme a describir ni los mecanismos por los cuales la universidad ha
ido ganando esa legitimidad a lo largo de la historia. Tampoco entraré aquí, por la misma razón, en algo que es
más importante: en diferenciar las distintas posiciones, hasta cierto punto antagónicas, de rivalidad, que podemos
encontrar dentro del campo universitario, igual que nos encontramos con ellas dentro de los otros campos
mencionados: el político, el burocrático, el mediático, el “opinático” y el asociativo. Con todo, es necesario
aclarar mínimamente que aunque en este texto hablemos de cada uno de esos agentes como si fuesen actores
unitarios que juegan su papel de forma coherente (reduccionismo especialmente abusivo cuando se habla, como
se hace en algún punto de este texto, de un supuesto “investigador social” genérico), en realidad cada uno de
ellos es en sí mismo un escenario de duras luchas sociales.



9

personal. Pero cualquiera que haya conocido la trastienda de los media, aunque sea de forma

indirecta, habrá tenido la impresión de que se trata de una esfera que funciona con una reglas

despóticas (condensación máxima de los contenidos, escasez del espacio y del tiempo

disponibles para trasmitirlos, etc.), que resultan muy extrañas para quien no pertenezca a él.

Hasta el punto de que, en ocasiones, la sensación que puede quedar tras el contacto con los

media (no como consumidor, sino del lado de la producción de sus contenidos) es la de estar

asistiendo a una representación teatral, de que lo queda allí reflejado tras un complejo proceso

que va desde la pregunta del reportero hasta el titular del redactor tiene poco que ver con la

realidad. Sobre todo en sus detalles más sutiles, esos que atraen la atención de los

investigadores sociales pero no suelen llegar a entrar en los titulares periodísticos. Pero como

decíamos, los medios de información de masas son los árbitros del espacio comunicativo

social y los jinetes de la opinión pública, y como tales imponen sus reglas a quienes quieran

captar su atención.

De un signo contrario suelen ser las relaciones entre la sociedad civil y los estudiosos

de la inmigración. En ellas, son estos últimos quienes suelen ocupar una posición dominante,

salvo en aquellos casos en que sus interlocutores tienen muchos recursos, como pasa con las

organizaciones empresariales, los grandes sindicatos o las fundaciones privadas. Pero por lo

general son los universitarios quienes marcan la pauta de esas relaciones, y cuando son

invitados a participar en algún foro o acto público organizado por un agente de la sociedad

civil (y resulta muy ilustrativo que se utilice el verbo “invitar”, que refleja claramente quien

hace la petición y quien tiene el poder de decidir si acepta o no) suelen gozar de un alto grado

de libertad para plantear su intervención de la forma que les parezca más conveniente, dentro

del margen generalmente amplio en que les ha sido planteada la demanda. Por ello, es lógico

que aquí la insatisfacción suela caer del lado de los movimientos sociales y demás agentes de

la sociedad civil. No es raro que estos queden frustrados en su deseo de encontrar en los

discursos de los especialistas académicos respuestas a las cuestiones que se les plantean, a

veces de forma acuciosa, en el desarrollo de sus actividades, frustración que se ve acrecentada

por el hecho de que viene acompañada de una cierta violencia simbólica. Quiero decir que al

ser los académicos los detentadores legítimos del capital cultural acumulado en la institución

universitaria, a menudo actúan como mandarines que administran ese capital en régimen de

monopolio, acusando desde su posición privilegiada a los agentes de la sociedad civil de no

entender lo que ellos tratan de trasmitirles, de buscar respuestas fáciles a problemas

complejos, de no saber ver los problemas concretos con la distancia suficiente como para



10

reflexionar sobre ellos de forma sosegada. Acusación fácil de hacer para quien tiene recursos

disponibles para realizar esa reflexión, por ejemplo, la posibilidad de distanciarse de un

problema que se tiene cuando no se es el encargado de afrontarlo directamente, y se dispone

además de mucho tiempo para meditar sobre él. Como mostró Bourdieu (1999a), si la

universidad pudo constituirse históricamente como el campo social de producción del

Conocimiento con mayúscula, es en gran parte porque desde sus comienzos toda su

organización material y simbólica hizo posible el desarrollo de un pensamiento escolástico, es

decir, de un pensamiento que está alejado de las prácticas que realizan los sujetos sociales en

su vida real, en situaciones concretas que tienen muy poco que ver con las situaciones

abstractas imaginadas por los académicos en sus laboratorios y bibliotecas. El resultado de

esta distancia entre lo abstracto y lo concreto, entre lógica escolástica y lógica práctica, es que

quienes piensan según las reglas de la primera resultan a veces incapaces de comprender la

segunda.

Así pues, situados entre los medios de información de masas y los agentes de la

sociedad civil, de quien más cerca están los estudiosos universitarios es del Estado. Primero,

porque su propio medio, la universidad, es en realidad parte de él, por lo menos en los países

en los que ésta es mayoritariamente pública, como es el caso del nuestro. (Y en este sentido,

la lógica escolástica de la que acabo de hablar podría entenderse como una especie de lógica

burocrática, el equivalente académico de las reglas de funcionamiento interno del aparato del

Estado.) Y segundo, porque mantienen con él una relación fluida en la cual las

Administraciones Públicas pagan para que los investigadores produzcan los conocimientos

sobre el fenómeno de la inmigración que el Estado considera relevantes en cada momento, y

los investigadores necesitan de esa financiación para llevar a cabo su actividad. Pero que sea

una relación fluida no significa que sea una relación horizontal, puesto que, como suele

decirse, en ella quien paga manda y fija las condiciones del intercambio.

De manera que, con el fin de conseguir financiación para sus estudios, los

investigadores se adaptan a las demandas de las instituciones públicas, o incluso a veces

tratan de anticiparse a ellas a fin de hacer sus estudios más “vendibles”, es decir, más

atractivos para esas instituciones financiadoras. Así, no es raro que acaben ejerciendo una

especie de autocensura consciente o inconsciente para tratar de adecuar sus planteamientos a

los de sus mecenas institucionales. Por ejemplo: es lógico que las instituciones del Estado esté

interesadas en conocer sobre todo los aspectos de la inmigración más problemáticos, y los que



11

suceden en su ámbito territorial (nacional, autonómico, provincial o local), puesto que son

esos sobre los que pueden y tienen que intervenir. Pero no lo es tanto que los investigadores

acepten resignadamente este enfoque −miope desde un punto de vista científico− de un

fenómeno que es internacional por definición, y que no se puede comprender observando sólo

lo que ocurre en España y dejando de lado todo lo que sucede en los países de origen de la

inmigración, a los cuales las redes migratorias permanecen fuertemente ancladas y los

migrantes siguen unidos de múltiples maneras, pues no por vivir aquí pierden todo contacto

con su país. (No hay más que fijarse en un elemento de nuestro paisaje urbano hasta hace

pocos años inexistente: los locutorios telefónicos, que además suelen funcionar como

pequeñas agencias de envío de dinero, permitiendo la comunicación y el flujo de remesas

hacia los países de origen.) A pesar de que ello resulta obvio para cualquiera que se dedique al

estudio de las migraciones, son muy pocas las investigaciones donde se analiza esa otra parte

de las migraciones, más allá de algunas generalidades sobre el origen social y cultural de los

inmigrantes, a menudo a base de tópicos que muchas veces oscurecen la cuestión más que

aclararla, pues están basadas en informaciones de tercera mano y en las ideas que desde los

países centrales del capitalismo mundial nos hacemos de la periferia. Y es que los sociólogos,

por el hecho de serlo, no se libran del etnocentrismo.

Esto último hace pensar en otro problema de los datos oficiales sobre inmigración, y

contra el que el investigador social tiene que luchar continuamente: el hecho de que la gran

mayoría de los datos estadísticos con que cuenta para sus estudios han sido producidos por el

Estado con fines burocráticos, no para servir a la investigación social. Como la variable

principal que aparece en ellos es siempre la nacionalidad, se produce inevitablemente un

efecto de homogeneización de la población inmigrante por países, efecto que conecta

automáticamente con lo que podríamos llamar “la falacia culturalista” o “nacionalista”. Me

refiero a la creencia de que cada nación tiene una cultura homogénea, compartida por todos

sus habitantes. Y así es como se empieza a generalizar sobre los marroquíes, los ecuatorianos,

los europeos del este, etc., creyendo que todos los que vienen de un país comparten los

mismos valores, tienen el mismo proyecto migratorio y prácticamente el mismo perfil social.

Y no estoy diciendo con esto que sea imposible generalizar. Evidentemente, si las ciencias

sociales son posibles es porque tiene sentido hacer generalizaciones entre una población que

comparte unos rasgos determinados; y entre esos rasgos puede estar la nacionalidad, pero no

tiene por qué ser así. Piénsese por ejemplo en lo diversa que resulta de la población española,

dentro de la cual hay multitud de factores discriminantes que nos distinguen a unos de otros,



12

hasta el punto de que los tópicos sobre un supuesto carácter nacional que todos

compartiríamos nos resultan ridículos a poco que nos paremos a pensar sobre ellos. O

piénsese también, por poner un ejemplo relacionado con la inmigración, en los diferentes que

son los argentinos que llegaron a España en los años 70 y los que están llegando ahora:

aquellos eran sobre todo familias porteñas de una clase media culta (entre ellos había muchos

profesionales) que huían de la inestabilidad política; mientras que estos de ahora son

mayormente jóvenes que emigran por la crisis económica, y que tienen un origen más diverso

en términos geográficos y sociales.

Pero los mayores despropósitos se producen cuando los estudiosos de las migraciones

tratan de responder, en calidad de “especialistas”, a las preguntas imperiosas que se le lanzan

desde otros ámbitos de la sociedad. La más conocida de ellas es sin duda la cuestión de la

integración, que casi siempre se plantea de una forma tremendamente simplista, casi como si

pudiera responderse con un monosílabo: ¿se integran los inmigrantes en la sociedad española,

sí o no? Esa sería la pregunta del millón cuya respuesta todos quieren saber, como si en ella

radicase la clave del fenómeno de la inmigración. En los media, entre los agentes de la

sociedad civil, en la opinión pública, incluso entre los propios responsables políticos (a pesar

de que estos últimos cuentan con los recursos para llegar a hacer diagnósticos más

elaborados) se dicen cosas tan peliagudas como “España puede aceptar inmigrantes mientras

estos se integren, pero en el momento en que dejen de hacerlo habrá que cerrar las fronteras a

cal y canto”; o también: “los de unos países se integran peor que los de otros, y sólo hay que

aceptar a estos últimos”.

Pues bien: frente a preguntas de ese tipo, la universidad debe guardar distancias; pues

si no lo hace y se presta a simplificar las cosas hasta ese punto, está contribuyendo a construir

simbólicamente el fenómeno migratorio a partir de los prejuicios extendidos en una sociedad,

sin alejarse de ellos ni un centímetro. Y lo que tiene que hacer es precisamente lo contrario:

tiene que devolver al resto de los actores sociales la pregunta, hacerles ver que no tiene

sentido ver la sociedad como un cuerpo integrado de ciudadanos, un conjunto del que se entra

a formar parte una vez que se cumplen unos requisitos en términos culturales, económicos, de

forma de vida o de cualquier otro tipo. Frente a esa visión, que fue superada hace tiempo por

la teoría sociológica, hay que plantear las cosas de otra manera, y decir claramente que todos

los inmigrantes están integrados en nuestra sociedad, en el sentido de que han entrado a

formar parte de ella desde el momento en que se asentaron en España y entablaron relaciones



13

(que no tienen por qué ser armoniosas) con la población española y sus instituciones. La

cuestión no es pues “integración sí o no”, ni siquiera “la integración es un camino que

recorren los inmigrantes”, sino estas otras, bien distintas: ¿qué estatus tienen los inmigrantes

en nuestra sociedad? ¿De qué trabajan? ¿dónde viven? Etc. O bien, si se trata de hablar de

exclusión y inclusión social (algo muy distinto de la integración: hay que ser preciso en el

manejo de los conceptos), comparémoslos con el conjunto de la población española y

fijémonos en si están discriminados por el hecho de ser inmigrantes, y cuáles son los factores

que están actuando en esa discriminación, factores como pueden ser la etnicidad, la clase

social, la nacionalidad, el género, etc.

4. Quiero dedicar la última parte de mi exposición, antes de la conclusión, a hacer una

comparación histórica entre la situación que vivimos hoy en España y otra del pasado. Creo

que es una comparación esclarecedora, una aportación genuina que quienes trabajamos en la

universidad podemos hacer para una mejor comprensión del fenómeno de la inmigración, y

por lo tanto, para una construcción simbólica del mismo más ajustada a la realidad. Y es que

en el estudio de la historia encontramos a menudo una fuente de inspiración para comprender

el presente, como saben muy bien los historiadores y deberían recordar más a menudo los

sociólogos. Esta comparación es entre la forma en que durante los siglos XIX y parte del XX

se hablaba de “la cuestión obrera”, y la forma en que desde hace algo más de una década se

habla en España de lo que podría llamarse “la cuestión migratoria”. Subirats (2002:14) la

resume así: “los inmigrantes ocupan así el viejo papel de «clases peligrosas» reservado hace

cien años a la clase obrera”. Y es que aunque el panorama haya cambiado bastante desde

entonces, y las instituciones sociales son distintas (el Estado se ha desarrollado y ha absorbido

la mayoría de las “tareas sociales” de las que antes se encargaba la Iglesia, la sociedad civil se

ha fortalecido, la opinión pública se ha ampliado y ha ganado protagonismo de la mano de los

media, entonces inexistentes), hay cosas que se repiten, y que tienen mucho que ver entre sí5:

- En primer lugar, algo muy importante: una separación clara entre el sujeto y el objeto del

discurso, es decir, entre quienes hablan porque tienen capacidad para hacer oír su voz y que su

opinión sea tenida en cuenta −son los agentes que acabo de enumerar− y aquellos de quienes

se habla en tercera persona: los inmigrantes, que por su posición social parecen desprovistos

                                                          
5 Para una descripción minuciosa de alguna de las formas en que se planteó “la cuestión obrera” en la España de
la segunda mitad del XIX y primer cuarto del XX, ver Sierra Álvarez (1990).



14

de voz individual o colectiva. Esto va cambiando a medida que se fortalecen las asociaciones

de inmigrantes, lo cual a veces no es contemplado con buenos ojos por las autoridades

públicas, para quienes la gestión de las relaciones sociales es siempre más fácil cuando se

encuentran con un interlocutor pasivo que cuando este plantea sus propias demandas y toma

iniciativas6. Pero mientras tanto, mientras los inmigrantes van trasmitiendo a la sociedad civil

su visión y organizándose como interlocutores de las instituciones a través de asociaciones

propias, los agentes principales de la construcción simbólica de la inmigración siguen siendo

otros: los responsables políticos que gestionan el fenómeno, los expertos que hablan del

mismo, los medios de información de masas que orientan nuestra visión de él, los actores de

la sociedad civil que tienen sus propios puntos de vista, etc.

- En segundo lugar, una consideración de los inmigrantes como una “clase excluida” (así es

como se hablaba de los obreros a principios del siglo XX), una clase social surgida del

fenómeno de la inmigración (igual que la clase obrera surgió de la revolución industrial)  a la

que hay que integrar a través de mecanismos institucionales que compensen los procesos

sociales por los cuales esa clase es excluida de las ventajas de vivir en un país desarrollado y

regido por un Estado de derecho.

- Esa es precisamente la tercera característica que se repite en la forma en que se planteó “la

cuestión obrera” en su momento y se plantea hoy “la cuestión migratoria”: una separación

tajante entre causas estructurales y efectos “sociales” (y aquí, digo la palabra “social” en el

sentido que toma cuando se habla del “Ministerio de Asuntos Sociales”, de la “sensibilidad

social de las empresas”, etc.). Mientras que por un lado se asume la bondad, o por lo menos la

ineluctabilidad, de las relaciones norte-sur que provocan los movimientos migratorios y

definen la posición social de los inmigrantes, por otra se trata de paliar las consecuencias

excesivas de dichas relaciones estructurales. O sea, que mientras se celebra la aportación de

mano de obra inmigrante a nuestra economía, se olvida que esa aportación está definida por la

precariedad legal y económica. Porque hay que recordar, cuando se dice aquello de que los

inmigrantes “vienen a hacer los trabajo que nosotros no queremos”, que lo que los españoles

no quieren no son los puestos de trabajo en sí mismos, sino las condiciones de trabajo que

estos conllevan en términos de sueldos bajos, inseguridad, dureza, etc7. Si esos puestos de

                                                          
6 No puedo dejar de recordar aquí los cambios introducidos por el anterior gobierno en el Foro de la Inmigración,
una institución consultiva donde esas asociaciones tenían voz y voto, para que las organizaciones de inmigrantes
y ONGs quedasen en minoría en asamblea, garantizando que siempre prevaleciese en él la palabra del Estado.
7 Sobre esto, ver Colectivo Ioé (1999).



15

trabajo tuviesen mejores condiciones y estuviesen mejor pagados, seguro que habría más

personas dispuestas a ocuparlos, tanto españolas como inmigrantes.

Pierre Bourdieu (1999b) criticó esta extraña separación entre causas y efectos

mediante una metáfora: la de que el Estado tiene, como las personas, una mano derecha y otra

izquierda. La mano derecha sería la principal, la más fuerte, la que lleva las riendas de los

grandes procesos sociales y se ocupa, por ejemplo, de la economía y la seguridad, las

cuestiones de orden público, etc. Y la mano izquierda sería, claro, la del Trabajo, la Vivienda,

el Medio Ambiente y los Asuntos Sociales. Bourdieu hace esta clasificación y la enlaza con la

metáfora evangélica que dice: “que tu mano izquierda no sepa lo que hace tu mano derecha”.

Es decir: con la derecha haz una cosa y con la izquierda otra distinta, sin que la mano débil

pueda intervenir en lo que hace la fuerte. (Y tal vez la imagen bíblica podría llevarse más

lejos, pues seguro que en los consejos de ministros el Vicepresidente Económico y el Ministro

de Interior se sientan a la derecha del Presidente del Gobierno, igual que el día del Juicio

Final los justos se sentarán a la derecha del Padre).

5. La principal aportación que puede hacer la universidad a la construcción simbólica de la

inmigración es ayudar a conocerla mejor, contribuir a que la imagen que tengamos de ella sea

lo más ajustada posible a la realidad. Y que nadie entienda la palabra “reflexionar” en un

sentido contemplativo, imaginándose a un sabio  aislado del mundo y mirándolo desde lo alto

de su torre de marfil. No: para las ciencias sociales, el conocimiento es una actividad

trashumante, un ir de acá para allá, de la penumbra silenciosa del archivo a la deslumbrante

cacofonía de la calle. Y como buen explorador, el sociólogo de las migraciones debe llevar

siempre consigo un cuchillo bien afilado y pulido por los dos lados, pues lo necesita para una

doble tarea: por una parte tiene que diseccionar todo aquello que aún ignora sobre los factores

que encauzan los flujos migratorios internacionales y modelan la inserción de los inmigrantes

en la sociedad española. Pero por otra, y esto es lo más difícil, tiene que desbrozar los

prejuicios (empezando por los suyos propios) y hender los clichés que encubren los aspectos

más oscuros de esa realidad, para abrirse paso a través de ellos. Porque el principal obstáculo

al conocimiento no es la ignorancia, sino la creencia de que se sabe, de que todo es diáfano y

se puede leer el libro de la sociedad como quien lee un periódico donde cada día está escrito

un diagnóstico preclaro del mundo en que vivimos. Volviendo otra vez al símil de los cristales

que utilicé al principio, hay que recordar que los media son la mejor lente que tenemos en las



16

sociedades complejas para enfocar al mundo, pero que como todas las lentes producen un

efecto óptico deformante que debe ser tenido en cuenta para no confundir la imagen del objeto

que tenemos delante de los ojos con el objeto mismo, que es siempre complejo y presenta

muchas caras. O si en vez de pensar en cristales pensamos en focos que nos sirven para

iluminar la realidad, lo que no hay que olvidar nunca es que un foco demasiado potente puede

llegar a deslumbrarnos y cegar nuestra mirada, mientras que al mismo tiempo, por el

contraste, genera sombras y deja en la oscuridad otras cosas distintas de aquellas pocas a las

que dirige todo su poder de iluminación.

Pero no es así, porque como decía el conocimiento del mundo social no se obtiene

echando un vistazo por la ventana como quien cada mañana mira qué tiempo va a hacer hoy.

Es un conocimiento que se produce con un gran esfuerzo, pues muchos son los obstáculos con

que se encuentra quien trate de estudiar la sociedad. Hasta el punto de que el sociólogo tiene a

menudo la sensación de que la sociedad se resiste a ser estudiada, como si no le gustase lo que

aprende de si misma y quisiera negarlo y olvidarlo. Así, podría decirse de ella en conjunto lo

mismo que decía Freud de cada sujeto individual: que contrariamente a lo que suele decirse

sobre que el afán por conocer forma parte de la naturaleza humana, parece que hay muchas

cosas que preferimos no conocer, partes importantes de nuestra sociedad a las que preferimos

no mirar, pues no nos gusta lo que vemos en ellas.

Creo que uno de los obstáculos en el estudio de la inmigración radica precisamente

ahí. Determinadas realidades relacionadas con ella resultan incómodas a la mirada, pues

muestran aspectos de nuestra sociedad que contradicen la idea que nos gusta hacernos de

nosotros mismos como miembros de una sociedad civilizada y democrática, cuyas

instituciones funcionan de forma racional para alcanzar fines éticamente elevados. De nuevo

pienso en Freud cuando señalaba con qué facilidad metemos debajo de la alfombra lo que

queremos olvidar cuanto antes. Y hay dos cosas que siempre nos cuesta recordar: por una

parte, de dónde venimos, y por otra, hacia donde vamos.

Hablando de inmigración, Juan Goytisolo (1997) ha caracterizado irónicamente a la

sociedad española como una sociedad de nuevos ricos, nuevos demócratas y nuevos europeos.

Como los nuevos ricos reflejados por el cine y la literatura, los españoles se avergüenzan de

su pasado, quieren olvidarlo cuanto antes, y que los demás también lo olviden o lo ignoren. Y

tal vez por eso no queramos saber mucho sobre la realidad de la inmigración, porque como



17

pasa con todos los grandes fenómenos sociales, en ella está inscrita la historia reciente de

nuestra sociedad. Los inmigrantes nos recuerdan que aunque ahora somos nuevos europeos

los españoles también fuimos emigrantes que vivíamos extramuros de esa fortaleza llamada

Europa. Nos recuerdan también que si nos hemos enriquecido mucho en los últimos años,

acercándonos al nivel medio de los países occidentales, es en gran parte porque otros más

pobres han venido a producir riqueza trabajando de sol a sol en nuestros campos y nuestras

casas. Finalmente, los inmigrantes nos recuerdan con su presencia que aunque hoy somos

nuevos demócratas, tal vez no lo seamos tanto como creemos, puesto que una sociedad donde

los derechos fundamentales no se cumplen de igual forma para todos, y donde no reconoce la

condición de ciudadanos a una parte de quienes la integran, tiene aún mucho que aprender

sobre el respeto a los Derechos Humanos.

El problema es que ningún conocimiento es posible sin memoria, y por eso dije antes

que el esfuerzo por conocer en qué sociedad vivimos pasa ineludiblemente por recordar en

cuál vivíamos hasta hace poco. Pero ya digo que no es sólo el pasado lo que queremos

olvidar, sino también el futuro. O mejor dicho: no queremos pensar en él, a pesar de que hay

signos claros que indican hacia donde nos dirigimos. Para que nadie pueda llamarme agorero

por recrearme en desgracias que aún no han ocurrido (aunque tal vez estén empezando a

ocurrir ya), voy a limitarme a mencionar una cuestión: viendo cómo crece en España eso que

suele llamarse la “segunda generación”, en qué condiciones se produce su escolarización y su

incorporación al mercado de trabajo, todo apunta a que la diversidad étnica en España será en

las próximas décadas no sólo un elemento de diversidad, sino también de desigualdad

estructural. Es decir, que la sociedad española del futuro será multiétnica, sí (eso es algo que

ya todo el mundo acepta de mejor o peor gana), pero también etnoestratificada. Esto quiere

decir que el lugar que ocupará cada uno en esa sociedad vendrá marcado en gran parte por su

origen y el color de su piel. No hace falta ser adivino para pronosticar esto: es algo que ocurre

ya en todos los países multirraciales occidentales, en esa Europa de los Derechos Humanos a

la que tanto admiramos, y a cuyo modelo de sociedad nos acercamos a pasos agigantados.

¿Y qué puede hacer la universidad frente a todo esto? Pues reflexionar, en el sentido

etimológico de la palabra. El verbo “reflexionar” tiene un origen común con el de “reflejar”,

así que la reflexión puede entenderse como un mirarse al espejo para observarse a uno mismo.

Para ello la universidad tiene que contar con los otros actores a los que he ido mencionando a

lo largo de mi intervención, pues con ellos interactúa de una forma u otra. Esa interacción será



18

más fructífera cuanto más horizontal y dialógica sea, y cuanto menos imponga una de las

partes sus criterios a las otras. Si el Estado encorseta la investigación social en una lógica

burocrática, la sociología será pobre y engañosa, y cada vez será más difícil hacerle ver al

emperador que está desnudo. Si la sociedad civil van a escuchar al sociólogo como a un

oráculo, este acabará creyéndose a si mismo un sacerdote que lanza desde su altar sermones a

una audiencia lejana, en lugar de dialogar con ella y aprender de su experiencia práctica8. Si

los medios de información de masas acuden a los despachos universitarios en busca del

diagnóstico infalible, la información que saldrá destilada en el titular del día siguiente tendrá

un contenido muy superficial y efímero. Frente a todos esos riesgos, y otros derivados del

propio ámbito académico que ahora no puede entrar a describir, los sociólogos deben

permanecer vigilantes y saber mantener su independencia, pues sólo así podrán hacer bien su

trabajo y devolver a la sociedad lo que esta invierte en recursos públicos destinados a la

investigación social. Pero si se meten a ejercer de políticos, de expertos mediáticas o de

líderes de la sociedad civil, habrán dejado de hacer sociología, y estarán haciendo otras cosas

para las cuales seguramente están mucho peor cualificados.

Quiero concluir citando de nuevo a Jesús Ibáñez, maestro de varias generaciones de

sociólogos españoles. Él solía decir precisamente que la sociología es la forma que tiene la

sociedad de conocerse a si misma, como si se mirase en un espejo de palabras que le dijeran

que aspecto tiene. Pero para que eso pase de verdad la sociología debe ser un saber

independiente y crítico con las instituciones sociales, incluyendo a la propia universidad. De

otra forma, ese espejo acabará siendo como el de la madrastra de Blancanieves, al que ella

miraba sólo para alimentar su vanidad y sus ansias de poder, sin querer escuchar las verdades

desagradables que este tuviera que decirle.

                                                          
8 El riesgo a evitar aquí es el de convertirse en un fast thinker, como llamó Bourdieu (1997) a esos intelectuales
todoterreno que salen casi todos los días en los medios opinando sobre los temas más diversos y complejos, sin
haberse tomado el tiempo ni el esfuerzo de documentarse ni de meditar sobre ellos.



19

BIBLIOGRAFÍA

Bourdieu, P. (1997): Sobre la televisión. Barcelona: Anagrama.

---------- (1999a): Meditaciones pascalianas. Barcelona: Anagrama.

---------- (dir.) (1999b): La misería del mundo. Madrid: Akal.

Colectivo Ioé (1999): Inmigrantes, trabajadores, ciudadanos: una visión de las migraciones
desde España. Universidad de Valencia.

---------- (2000): Inmigración y trabajo: trabajadores inmigrantes en el sector de la
construcción. Madrid: IMSERSO.

Goytisolo, J. y Naïr, S. (2001): El peaje de la vida: integración o rechazo de la emigración en
España. Madrid: Aguilar.

Ibáñez, J. (1994): Por una sociología de la vida cotidiana. Madrid: Siglo XXI.

Sierra Alvárez, J. (1990): El obrero soñado: ensayo sobre el paternalismo industrial. Madrid:
Siglo XXI.

Subirats, J. (2002): “¿De qué seguridad hablamos?”, en El País, 25 de octubre.

Zapata-Barrero, R. (2004): “Discurso político sobre la inmigración”, El país, 23 de octubre
2004, p.16.


